
LOGOS UMANO E INTELLIGENZA ARTIFICIALE

MODALITÀ DI INTERAZIONE E SFIDE ETICHE

ANGELO TUMMINELLI

RTDA IN FILOSOFIA MORALE

UNIVERSITÀ LUMSA, ROMA



In questo contributo si intende proporre una riflessione attorno Logos inteso

sia come capacità, propriamente umana, di cogliere l’unità di senso che

sottende alla molteplicità delle esperienze e delle situazioni storiche sia

come razionalità universale e ordine cosmico che governa l’accadere

dell’universo nel suo dispiegamento temporale. In particolare, dopo aver

qualificato filosoficamente il Logos umano ci si soffermerà sul carattere

problematico dell’attribuzione dell’Intelligenza agli artefatti tecnologici

che, attraverso il funzionamento algoritmico, sono in grado di collezionare

i dati e le informazioni, non essendo però capaci di intuire l’ordine di senso

che li significa da un punto di vista esistenziale. Analizzando configurazioni

e modalità di funzionamento di quella che è stata definita “Intelligenza

artificiale” ci si interrogherà sull’opportunità di considerare l’IA un artefatto

intelligente concludendo che essa risponde sì ad una razionalità

universale ma non può coincidere con il Logos umano, strettamente

legato anche al pathos e all’ethos.

Abstract



Logos si dice in molti modi

- Il Logos umano come raccoglimento dell’unità di senso

- Il Logos come ragione universale

- La macchina può essere intelligente?

- L’intelligenza artificiale e le sue configurazioni

- Incidenze dell’IA sul logos umano: riconfigurazioni

epistemiche

- Conclusioni



Il Logos umano come raccoglimento dell’unità di senso

Per Aristotele l’uomo è un animale sociale che esercita la

propria socialità attraverso il Logos.

«È evidente che l’uomo è più sociale di ogni ape e di

ogni animale gregario. La natura, infatti, non fa nulla

invano: e l’uomo solo fra gli animali possiede il

linguaggio (logos). [...] Perciò è chiaro che la polis è per

natura e che l’uomo è per natura un animale politico.»

(Politica, I, 1253a 7–18).



Il Logos umano come raccoglimento dell’unità di senso

Il Logos, sin dalla sua prima tematizzazione nel mondo greco antico, si qualifica come

capacità umana di riconduzione del molteplice all’uno ovvero di “raccolta” (così come

indica l’etimo stesso del termine Logos) della varietà del reale in un unico orizzonte di

comprensione razionale.

Evento di accordo, di correlazione tra il desiderio della soggettività e l’oggettività del

mondo. Esiste un legame molto stretto tra il Logos e la dimensione intersoggettiva

all’interno della quale viene costruito il sapere e mostra come già nell’idea greca di logos

filosofico sia espressa una dinamica articolata: infatti, il termine Logos rimanda ad

un’azione di raccoglimento ovvero di raggruppamento del molteplice all’insegna di un

senso unitario. Se è vero che il Logos esprime il risultato di una funzione cognitiva di

unificazione razionale del molteplice, allora esercitarlo significa ricondurre la realtà a

quell’unità di senso che la costituisce come principio e fondamento.



Logos e dia-logos

Occorre riconoscere come alla base dell’articolazione del

sapere umano vi è anzitutto un accordo intersoggettivo in

grado di manifestare il senso unitario che abita la realtà e che

viene riconosciuto dai soggetti in base alla loro disponibilità

affettiva.

Ogni costituzione del sapere dipenda dalla volontà affettiva

dell'essere umano ovvero dalla sua capacità di accogliere e

riconoscere il senso unitario del mondo ovvero la sua essenza.

Si tratta di iscrivere il processo di oggettivazione del reale

all’interno di un orizzonte intersoggettivo nel quale il desiderio

di conoscenza dei singoli e la loro tensione affettiva assumono

un ruolo fondamentale.



Il Logos come ragione universale

Nel pensiero stoico il logos è la ragione universale che permea e ordina il

cosmo, principio immanente e divino che governa ogni realtà. Gli Stoici

identificavano il logos con il fuoco creativo, con la provvidenza e con la legge

naturale che regola tanto la natura quanto la vita umana. Ogni essere umano

partecipa di questo logos attraverso la propria ragione, e la virtù consiste

nell’armonizzare la propria vita con l’ordine razionale dell’universo.

Cleante, successore di Zenone, lo esprime nell’Inno a Zeus:

“Tu che governi con la legge universale, che è logos, tutte le cose terrene e

divine” (SVF I, 537).

Crisippo sottolinea come il logos sia principio attivo che struttura la materia:

“Il logos divino penetra in tutto l’universo, mescolandosi con la materia e

conferendole forma” (fr. in SVF II, 528).



Environmental Intelligence 

Il concetto di Environmental Intelligence (EI) indica l’insieme di

tecnologie e approcci multidisciplinari volti a monitorare, analizzare

e gestire in maniera intelligente le interazioni tra attività umane e

ambiente naturale. Esso integra sistemi di sensori distribuiti,

intelligenza artificiale e modelli predittivi per raccogliere e

interpretare dati ambientali in tempo reale, al fine di supportare

decisioni sostenibili in ambiti come la gestione delle risorse, la

riduzione dell’impatto ecologico e l’adattamento ai cambiamenti

climatici. L’EI si configura quindi come un paradigma che unisce

scienze ambientali, informatica e ingegneria, promuovendo la

transizione verso società resilienti e sostenibili. Secondo Aarts e

Marzano (2003), la sua portata consiste nel “rendere l’ambiente

sensibile e reattivo alle esigenze dell’uomo, favorendo una relazione

più armonica tra tecnologia e natura”.



Il Test di Turing

Alan Turing nel suo famoso articolo del 1950 intitolato "Computing

Machinery and Intelligence« non si chiede "Che cos'è l'intelligenza

artificiale?", ma piuttosto: "Can machines think?"

Turing propone un approccio pratico al problema, introducendo quello che

oggi è noto come Test di Turing. L’idea centrale è che:

Se una macchina è in grado di sostenere una conversazione testuale con un

essere umano senza che quest’ultimo si accorga di parlare con una

macchina, allora si può dire che quella macchina “pensa” (ed è quindi

intelligente).

Secondo Turing: L'intelligenza artificiale può essere definita come la

capacità di una macchina di imitare il comportamento intelligente umano al

punto da risultare indistinguibile da un essere umano in una conversazione.



La macchina può essere intelligente?

Se l’Intelligenza artificiale, secondo la nota definizione di John McCarthy del

1956, starebbe ad indicare quella “macchina” che ha la capacità di svolgere

attività simili a quelle umane come apprendere, leggere, scrivere, creare o

analizzare, solo l’intelligenza umana si esprime come capacità di “pensare”

ovvero come esercizio di una razionalità che consiste nel cogliere il senso

unitario degli eventi riconducendo il molteplice ad un’unità di significato.

Nello stesso modo in cui l’IA, pur qualificandosi come agente morale, non

agisce in modo volontario, essa pur qualificandosi in modo “intelligente”

non comprende e non conosce la realtà alla stessa maniera umana. Infatti, il

concetto di “intelligenza” va sottoposto ad un ampliamento semantico in

quanto comprende sia le capacità calcolanti dei sistemi algoritmici sia la

caratteristica propriamente umana di scorgere un senso trascendente

dell’esistenza tra le pieghe del tempo. Da questa prospettiva, conclude

l’autore, l’intelligenza artificiale non è in grado né di comunicare né di agire

eticamente



Incidenze dell’IA sul logos umano: 

riconfigurazioni epistemiche

L ’intelligenza artificiale può produrre (e sta già producendo) una riconfigurazione epistemica 

della percezione e della conoscenza del mondo, e questo fenomeno è oggetto di crescente 

attenzione nella filosofia, nella sociologia della conoscenza, e nelle scienze cognitive. Una 

riconfigurazione epistemica implica un cambiamento profondo nelle modalità attraverso cui 

produciamo, validiamo, trasmettiamo e interpretiamo la conoscenza. Può coinvolgere: nuove fonti 

di conoscenza, nuove forme di autorità epistemica, cambiamenti nei criteri di verità, oggettività e 

spiegazione.

Algoritmi di visione artificiale e IA generativa trasformano ciò che vediamo e come lo

interpretiamo. Esempi: Riconoscimento facciale → percezione automatizzata dell’identità

Cambia la nostra esperienza fenomenologica del mondo: vediamo ciò che le macchine ci rendono

visibile.

IA come autorità epistemica



Infodemia ed erosione epistemica

La concettualizzazione del mondo mediata da IA_ nuove modalità di

riconoscimento del senso

Questa erosione epistemica indebolisce il patto di fiducia su cui si fonda la

conoscenza condivisa. Quando persino prove visive o sonore possono essere

fabbricate, la nostra percezione stessa della realtà diventa fragile. I deepfake

alimentano un relativismo informativo, aprendo la strada a revisionismi

pericolosi e a una sfiducia sistemica.

Senza strumenti critici adeguati e un quadro normativo efficace, rischiamo

una società in cui la verità non solo è manipolabile, ma completamente

delegittimata. Contrastare questa deriva richiede investimenti

nell’educazione ai media, nell’etica dell’intelligenza artificiale e nella

responsabilizzazione delle piattaforme digitali.



IA e disvelamento del senso

L’intelligenza artificiale (IA) non è soltanto uno strumento tecnologico, ma

può assumere un ruolo filosofico e antropologico come promotrice della

ricerca di senso per l’essere umano. Da un lato, l’automazione di compiti

cognitivi solleva l’uomo dalla dimensione puramente strumentale del

pensiero, stimolandolo a interrogarsi su ciò che lo distingue dalla macchina:

la capacità di attribuire significato, di orientarsi eticamente e di progettare il

futuro. In questo senso, l’IA opera come “specchio critico”, che rende più

visibile la specificità dell’esperienza umana. Dall’altro lato, l’interazione

quotidiana con sistemi intelligenti spinge a ridefinire categorie tradizionali

come conoscenza, creatività e responsabilità, aprendo nuove vie di

riflessione sul senso dell’esistenza. Come osserva Floridi (2014), le tecnologie

digitali ci costringono a ripensare la nostra posizione nel mondo

informazionale, trasformando la sfida dell’IA in un’occasione per

approfondire la comprensione di noi stessi.



Conclusioni

• L’IA è intelligente (possiede il Logos) ma in una accezione diversa

da quella del logos umano (apertura e riconoscimento

dell’orizzonte di senso);

• L’IA partecipa al Logos universale in quanto esito ed espressione

della capacità tecnica dell’essere umano sorretta dalla razionalità;

• L’IA non solo esprime il logos universale ma incide sul logos

umano, potendo implementare o inibire la capacità di apertura al

senso e di riconoscimento dell’ordine assiologico del reale.

In questo senso l’interazione tra logos umano e IA può assumere una

duplice declinazione etica: negativa se depotenzia per la persona il

riconoscimento dell’unità di senso, positiva se la accresce e la

promuove.


